El Talon
de
Aquiles

[Publicado en: Bartram, C. R., Bobbert, M., Délling, D., Fuchs, T. Schwarzkopf, G., Tanner, K.
(editores) Der (un-)durchsichtige Mensch. Wie weit reicht der Blick in die Person? S. 33-45. Winter,
Heidelberg.]

Personay cerebro!

Thomas Fuchs?

¢En el cerebro de una persona, encontramos lo que ella representa? ;Se
presentan sus percepciones, pensamientos, sentimientos y deseos en las
ilustraciones coloradas de los procesos mentales? ¢ Son el amor, la felicidad o
la culpa, que una persona siente, estados de su cerebro? — Muchos responderan
afirmativamente estas preguntas hoy en dia sin vacilar. Bajo la influencia del
desarrollo de las neurociencias y con el apoyo de la neurofilosofia materialista,
la identificacion entre persona y cerebro avanza. La mirada al craneo se vuelve
en una presunta mirada en lo mas profundo de la persona que, de cierto modo,
se nos mantiene oculto. El cerebro se aparece como un nuevo sujeto, como el
pensador de nuestros pensamientos, como el actor de nuestros actos y como el
Creador del mundo en que vivimos — algo parecido a lo que menciona Francis
Crick o Thomas Metzinger:

“Ellos”, sus alegrias y tristezas, sus recuerdos, sus metas, el sentido para la su propia
identidad y libertad de voluntad —para todo ello, se trata en realidad solo del
comportamiento de un monton de células nerviosas y sus moléculas correspondientes.
Como en Alicia en el Pais de las Maravillas de Lewis Carroll, podria haber sido quiza

L FUCHS, Thomas 2013 ,,Person und Gehirn“. En BARTRAM, C. R., BOBBERT, M., DOLLING, D.,
FUCHS, T. SCHWARZKOPF, G., TANNER, K. (editores). Der (un)durchsuchtige Mensch. Wie weit reicht
der Blick in die Person?. Heidelberg: Winter, pp. 33-45. Traducci6n de Juan Francisco Osores Pinillos.

2 Thomas Fuchs (1958) es Ph. D. en Filosofia y M. D. en Historia de la Medicina. Es profesor en la

Universidad de Heidelberg y se desarrolla en las disciplinas de la Medicina, Psiquiatria, Filosofia,
Neurofilosofia, entre otros.

Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

dicho algo como esto: “Ellos son nada mas que un monton de neuronas” (Crick 1994:
17).

“Las vivencias conscientes se asemejan a un tinel. [...] Primero, el cerebro produce
una simulacion del mundo que es tan perfecta que no puede ser reconocida como una
imagen de nuestra propia mente. Luego, eso genera una imagen de nosotros mismos

como de una totalidad. [...] Nosotros vivimos nuestra vida consciente en un ‘tinel del
Ego’” (Metzinger 2009: 21).

Una popular ilustracion de este modo de verlo es el debate entre cerebro y alma
que existe en el famoso experimento mental presentado por Hilary Putnam
llamado ““cerebro en la cubeta”: Incluso si fuéramos nada mas que un cerebro
adecuadamente estimulado en algun tipo de solucién nutritiva, segun Putnam,
no nos dariamos cuenta. El cerebro alucinaria un mundo con apariencia
absolutamente igual al mundo sensible — una ilusion perfecta como la producida
por las computadoras en el mundo de la Matrix. Metzinger también sostiene a
la percepcion visual habitual como una suerte de alucinacion-online, una
pelicula a colores producida por estimulos externos al cerebro: “En principio,
podriamos tener esta experiencia también sin 0jos y podriamos tenerla incluso
como un cerebro corporeo en una solucion nutritiva”.

Al mismo resultado parece llevarnos el experimento de un trasplante de cerebro.
Si fuera trasplantado el cerebro de una persona A al cuerpo de una persona B,
no recibiria B un nuevo cerebro, sino A un nuevo cuerpo — en donde esta el
cerebro, esta la persona. “Este simple hecho”, asi lo deduce el neurocientifico
Gazzaniga, “deja en claro que usted es su cerebro. Las neuronas, que estan
interconectadas en su inmensa red, eso es usted”. 3 El cerebro parece ser la Ginica
parte del cuerpo que debemos tener y la Unica que en si misma es; el resto es
sustituible (Vidal 2011). Las personas son sujetos cerebrales y las imagenes del
cerebro son los iconos modernos de la persona.

3 This simple fact makes it clear that you are your brain. The neurons interconnecting in its vast network,
discharging in certain patterns modulated by certain chemicals, controlled by thousands of feedback
networks--that is you. And in order to be you, all of those systems have to work properly* (Gazzaniga 2005,
31). # Locke definiert in seinem Essay Concerning Human Understanding (1694) die Person als “a thinking
intelligent Being, that has reason and reflection, and can consider it self as it self, the same thinking thing, in
different times and places” (Locke 1979, § 9, S. 335). Personale Identitét besteht folglich in der Kontinuitét

Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

Hay un aporte mas que puede contribuir a la identificacion entre persona y
cerebro. Es la concepcion racionalista de la identidad personal y se remonta a
John Locke (1694). Este aporte basa a la identidad en la memoria consciente y
en la conciencia misma que es, ademas, independiente a la substancia que hace
las veces de su portador.* Yo soy en tanto que yo mismo puedo acordarme de
mis estados previos y estos se me atribuyen; de otra manera, mi identidad no
seria nada. Esta psicologizacién de la conciencia signific6 un abandono
fundamental de la posicidn cristiana y aristotélica, segun la cual las personas
estaban vivas y equipadas en su esencia con un cuerpo fisico. Que el cerebro
progresivamente tomo el lugar de la memoria y de la consciencia implicé una
reinterpretacion de Locke, y una reduccion de la personalidad en el cerebro
(Vidal 2011). Actualmente, autores como Derek Parfit (1984), Peter Singer
(1979) y otros filosofos analiticos (vgl. Siep 1983) defienden un concepto de la
persona sujeto a la racionalidad y al reconocimiento de uno mismo. Bajo esta
suposicion se pone, sobre todo, en cuestion, por ejemplo, la identidad de la
persona en casos de la enfermedad de demencia, pues no es capaz de recordar
sus estados pasados e, incluso, a veces, una persona puede no acordarse de su
propio nombre. En consecuencia, propone el filésofo estadounidense Jeff
McMahan que las personas con la demencia desarrollada sean vistos como
“pospersonas” (McMahan 2003: 46, 55).

Todas las interpretaciones de personalidad presentadas tienen algo en comdn:
Se basan en la presuposicion dualista de que solo existe conciencia y cerebro,
mental y fisico — el ser vivo, el organismo vivo como una unidad que sirva de
base ya no aparece en estas concepciones. Las acciones a conciencia no son
vistas ya como funciones de un organismo, sino, sin vacilar, como un proceso
mental. El cuerpo se vuelve asi, segun esta concepcion, en un mero aparato que
porta al cerebro, del cual surge el mundo interno (el mental o no corporeo) v,
con esto, la persona misma. Esta reduccién de la concepcion de persona a un
espacio interno producido por la persona debe ser sometido a critica en lo que
sigue. La contraposicion, que en lo siguiente quiero esbozar en sus rasgos
fundamentales, estd formulada como una tesis: Personalidad significa
subjetividad encarnada. En otras palabras: El cerebro es solo un 6rgano de la
persona, no su centro.

1. Critica del sujeto cerebral

Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

a) Subjetividad e intencionalidad

von Gedéchtnis und Selbstbewusstsein, ndmlich in “...the sameness of a rational Being: and as far as this
consciousness can be extended backwards to any past Action or thought, so far reaches the identity of that
person” (ebd.).

¢Encontramos a la persona en el cerebro? — Empecemos con la famosa
comparacion que hace Leibniz en su “Monadologia”:

“Piénsese en una maquina cuyo equipo estuviera en una condicion tal, que
pudiera pensar, sentir y percibir, se la podra concebir de gran tamafio,
conservando las mismas proporciones, hasta poder entrar en ella como en un
molino. [Hecho esto], sélo se hallara visitandola, las diversas piezas que se

posaran unas sobre otras, pero nada que explique una percepcion”
(Monadologia 1889, 13).

Esto siempre ha sido asi: Quien investiga el cerebro va a encontrar células
nerviosas y procesos electroquimicos, pero nunca encontrard miedo o dolor,
sensaciones 0 pensamientos — tampoco encontrard una persona, claro esta. Esto
es porqgue ni las neuronas ni los centros cerebrales ni el cerebro mismo son los
sujetos de una experiencia. La corteza visual es sin duda necesaria para la vision,
pero ella misma no ve nada puramente, pues ver, percibir, sentir son tareas del
estar vivo. Un investigador del cerebro podria argumente que al menos la
conciencia si esta sin duda localizada en el cerebro. Pero incluso esta afirmacion
aparentemente correcta no tiene sentido. La experiencia consciente no es en
absoluto algo que pueda ser localizado y que pueda sefialar — como una piedra
0 una manzana, pues se pasa continuamente a hablar de eso que no es. La
conciencia significa una continua toma de referencia a hacia algo, un percibir
de..., un hablar con..., un acordarse de..., un desear que... - €n corto: es un
proceso dirigido que abre un mundo. Esta relacién intencional entre sujeto y
mundo no se cosifica ni queda limitada simplemente al craneo. “;Donde esta
entonces la conciencia, la percepcion, el pensamiento?”” — quien asi pregunta es
quien ha perdido frente a un error categorico. La pregunta, relacionada al
espacio fisico, ha sido simplemente mal formulada — tal como lo demostro la
comparacion de Leibniz.

Una segunda objecion bésica: ¢Se puede objetivar la experiencia subjetiva?
¢Puede ser descrita en términos, por ejemplo, neurobioldgicos? — El filésofo

Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

estadounidense Thomas Nagel (1974) ha demostrado que cada experiencia
subjetiva esta tan relacionada a una perspectiva centrada que nunca mas puede
ser reconstruida en forma de una descripcion objetiva y fisica. ; Como se siente
tener tales dolores o experimentar tales miedos? ¢Puedo describir, sin perder
detalles, las circunstancias en las que me encuentro cuando siento dolores como
cierto patron de actividad neuronal? No, pues la reformulacion misma “Thomas

Fuchs siente dolores ahora” no pone de manifiesto el hecho de que ese es mi
dolor y que yo mismo soy quien de este sufre.* Aun cuando esta afirmacion de
una perspectiva surgida por una tercera persona fuera verdad y fidedigna (quiza
sobre el fundamento de una observacion simultanea de mis procesos mentales),
le falta el rasgo decisivo de la subjetividad, es decir, que yo mismo soy ese
Thomas Fuchs del cual fue hecha esta afirmacion. En principio, esto valdria
como una descripcion exacta de todos los procesos fisicos en el cerebro de
Thomas Fuchs — en ningun lugar dentro de ahi podriamos encontrar el perjurio
de tal dolor. Entre estas dos afirmaciones hay un salto ontoldgico: la realidad de
mi dolor es de un tipo fundamentalmente distinto al de la realidad de los hechos
fisiologicos objetivos — y en cierto sentido incluso es aquel “mas real” que este.®

b) Corporalidad

Las constantes objeciones manifestadas en el debate “cerebro-alma” en contra
del fisicalismo se basan en la intencionalidad y subjetividad irreducible de la
conciencia personal. Pero con eso aun no se ha acabado el alcance que tiene la
concepcion de persona. Que las realizaciones de vida no puedan ser
identificadas a partir de procesos cerebrales se muestra cierto si es que
excedemos la conciencia pura y vemos la realidad viva de la persona directo a
los ojos. Esta esta evidentemente conectada con su corporalidad y, de hecho, no

4 Dies hat Hermann Schmitz ausfiihrlich gezeigt, dessen grundlegender Analyse subjektiver Tatsachen bzw.
Sachverhalte ich hier folge: ,,Ein Sachverhalt ... ist subjektiv, wenn hochstens einer, und zwar nur im eigenen
Namen, ihn aussagen kann, wéhrend die Anderen zwar mit eindeutiger Kennzeichnung dartiber sprechen,
aber nie und nimmer das Gemeinte aussagen kénnen (Schmitz 1995, 6).

5 Subjektive Tatsachen sind sozusagen in hoherem MaR als objektive Tatsachen tatsachlich; sie haben die
Lebendigkeit des blutvoll und dringlich Wirklichen, wéhrend die bloR objektive, allein durch objektive
Tatsachen konstituierte Welt so etwas wie ein Praparat ist, abgeblasst und zurechtgemacht fiir Erzéhlungen in
der dritten grammatischen Person ...« (Schmitz 1995, 7).

Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

solo en el sentido de que la conciencia suponga ser un cuerpo funcional, sino en
el sentido de que una persona se realiza y representa en su cuerpo y que, pues,
la identificamos verdaderamente en cada encuentro con su apariencia corporal.

La mayoria de nuestras tareas estan conectadas con el cuerpo. Para poder
saborear, oir, ver o hablar no solo se necesita evidentemente el cerebro, sino
también un cuerpo que saboree, que oiga, que vea, que hable. Asi vemos que al
cuerpo no lo usamos como un mero instrumento. Bailar un vals no es una
demostracidn de que mi cerebro baila (o mi aparato de la parte parietal). EI que
baila, en verdad, soy yo, en tanto yo me muevo al ritmo de la musica y me dejo
llevar con los movimientos del cuerpo. A un entrenado bailarin, a un actor o a
un pianista no se les ocurriria identificarse en su cabeza o su cerebro. El cuerpo
mismo dispone de una “intencionalidad operativa” propia (Merleau-Ponty
1966), sus movimientos estan llenos de sentido, decididos y adaptados al
entorno sin que yo tenga en cierto modo que manejarlos desde afuera.

De hecho, las disposiciones neuronales adquiridas y, con esto, el patron de los
probables procesos de movimiento en la corteza motora son necesarios. Pero
estos no “conducen” o “determinan” a mis miembros, como si fueran estos
meros 6rganos ejecutivos. Mas bien, las redes neuronales estan integradas, por
su parte, en una relacion circular permanente de (1) movimiento propio, (2)
retroactividad y resistencia al entorno y (3) una percepcion kinestésica, tactil y
visual. El cuerpo, con sus movimientos experimentados, con sus Sensores y con
sus efectores, es el verdadero “jugador en la cancha”, mientras que el cerebro
funge mas como un mediador que proporciona interacciones retroactivas que,
consecutivamente, modifica. El cerebro es solo un 6rgano del movimiento: Yo
bailo y me muevo como un ser vivo y corpdéreo, mediante mi cerebro — pero no
pongo en funcionamiento a mis miembros desde este.

Por esta razon, mi corporalidad caracteriza tambien fundamentalmente el modo
personal por el cual estoy en el mundo. Encontrarme como este cuerpo, tener
este aspecto y constitucion, nifio o adulto, hombre o mujer, pequefio o grande,
estar sano o discapacitado, es el punto de partida fundamental e inevitable de
cualquier experiencia personal y con el mundo. El desarrollo individual no
repercute solo en un carécter o una estructura de la personalidad “interna”. El
cuerpo es mas que el portador y la expresion de la biografia individual; tiene su
propia historia que ademas se encuentra en registrada en la memoria del cuerpo.
Desde el nacimiento se sedimentan las experiencias que el nifio adquiere con el

Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

resto de personas y cosas como maneras de actuar, habilidades y convenciones
sociales en su memoria corporal (Fuchs 2008: S. 37ff.). Esta memoria
inconsciente y eficaz constituye la manera personal con la cual uno vive en el
mundo y se relaciona con otros. Asi, el cuerpo no es una funda detras de la cual
la persona se esconde y solo da avisos simbolicos de ella misma. Mejor dicho,
sus actitudes, maneras de comportarse y costumbres son siempre a la vez
comportamientos, patrones de movimiento y disposiciones de su cuerpo — hasta
en estilo caracteristico de su forma de andar, de sus gestos y de su mimica, su
articulacion y su prosodia. Nosotros reconocemos a alguien por sus actitudes y
su comportamiento. Su corporalidad es una parte de su personalidad y de su
identidad. No solo las propiedades “internas”, psiquicas y mentales constituyen
a la persona, sino también lo hace el cuerpo individual y caracteristico.

Las personas corporeas estamos también para las otras. Nosotros no percibimos
al otro como un cuerpo puramente cosificado, de cuyos movimientos externos
nosotros deducimos por analogia que tiene algin tipo de “habitante” en el
cerebro como en una capsula. El cuerpo se vuelve asi méas bien una apariencia
viva de la persona, en este se representa la persona y se nos personifica. Con la
vista de mis ojos, puedo ver directamente al otro mismo; con coger su mano en
el saludo, le doy a €l la mano y en sus palabras puedo percibirlo. Si la persona
estuviera en cualquier sitio dentro del cuerpo, entonces solo veriamos miradas
vacias y, en vez de palabras, solo escuchariamos tonos en los que nadie se
expresaria y en los que solo podriamos interpretar sefiales impenetrables del
fuero interno del cuerpo. Las personas son, no obstante, son el fenédmeno
original (Ur-Phanomen): eso que se muestra es lo que estd presente en la
apariencia misma.

c) Interpersonalidad

La identificacion entre personalidad y cerebro solo no puede valer si es que
observamos a la persona en términos de su relacionalidad constitutiva y sus
relaciones sociales. Las relaciones de familia y de parentesco de una persona,
sus roles sociales relacionados a la sexualidad, al trabajo o al sector social estan
conectadas de manera inseparable con el concepto de persona. Esto esta
relacionado, justamente, con su origen de las metaforas teatrales — muy

Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

sabidamente el concepto persona representaba en sus origenes la mascara y el
rol en el teatro, y de ahi derivado, el rol social de una persona en la sociedad.
Por eso no hay personas para si. Si bien esta relacionalidad es tomada
radicalmente por Buber, Léwith o Binswanger — esto es: el hombre solo se
vuelve persona por su participacion en relaciones sociales — o bien solo cuenta
como un rasgo esencial de la personalidad, en cualquier caso, se escapa el
concepto de una limitacidn sobre el individuo: “Ser una persona es la toma de
un lugar que no habria sin un espacio en el cual las otras personas también toman
su lugar” (Spaemann 1996, 193). La identidad personal no se basa en
interioridad auténoma, sino que es de naturaleza relacional empleada e
influenciada por relaciones interpersonales en las cuales el hombre vive.

Esta estructura de fondo intersubjetiva de la persona también cuenta aqui como
un rasgo que es visto como una prueba especial de su individualidad, esto es, la
conciencia de si mismo o su capacidad de reflexion. Pues este es también un
logro que presupone la comunidad e interaccion con otros. “Yo solo soy en
comunicacion con el otro”, escribe Jaspers; “una conciencia separada y Unica
estaria sin comunicacion, sin pregunta y respuesta, y sin conciencia de uno
mismo ... el Yo debe reconocerse en el otro” (Jaspers, 1973, S. 50, 55). Esto
cuenta como un desarrollo incluso en la nifiez temprana: A lo largo del primer
afno de vida, el bebé aprende a comprender, que los otros son “tal y como yo”,
y esto en tanto los imita y se comunica con ellos aun sin palabras (Meltzoff und
Prinz 2002; Trevarthen 2001). Reconocerse de esta manera en el otro es un
requisito para las habilidades de toma de perspectivas y la propia autorreflexion
que el nifio va a adquirir con el pasar de las interacciones proximas, practicas y
linguisticas (Tomasello 2002, 2009; Fuchs 2012).

Esta dinamica interactiva repercute permanentemente en la estructura de la
personalidad en la medida en que la conciencia de uno mismo desarrollada haya
interiorizado la relacion con los otros, pero la intersubjetividad esta contenida
en si como momento constitutivo. Pues la relacién con uno mismo implica verse
desde la perspectiva de los otros o del “otro generalizado” (Mead 1973) y hablar
con uno mismo como se hablaria con cualquier otro. En este sentido, Platén
habria entendido a los pensamientos como “la conversacion interna del alma
consigo mismo sin que haya alguna voz presente”.® La flexibilidad de

® Platon, Sophistes 263 E.

Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

perspectivas y la habilidad de reflexion del pensamiento humano es también el
resultado de un movimiento interactivo natural — por decirlo asi, una
precipitacion de experiencias de interaccion. En este sentido la estructura basica
de la personalidad no es puramente individualista o substancialista, sino que
debe ser entendida como una estructura dinamica y abierta: La conciencia de
uno mismo es un “hablar con uno mismo” que implicitamente siempre incluye
a los otros. Esta claro que esta estructura a la vez compleja, relacionada con si
misma e interpersonal de la conciencia de uno mismo se sustrae a una reduccion
a actividades mentales locales, incluso cuando el discurso quienes investigan el
cerebro sea de “modulos de uno mismo” o “modelos de uno mismo” y sus areas
cerebrales correspondientes.’

B. Critica del localizacionismo

La critica hecha hasta ahora al sujeto cerebral ha resultado en una asi llamada
conclusion equivocada (mereoldgica), esto es, en un error categorial de la
identificacion de una parte con el todo, en este caso, pues, del cerebro con la
persona (Bennett y Hacker 2003). ¢ Pero qué es lo que vemos en las imagenes
coloridas del cerebro? ¢No representan, al menos, los correlatos materiales de
nuestros estados mentales? ¢Podemos nosotros, cuando la persona no puede,
equiparar asi sus vivencias conscientes con procesos mentales?

Aqui tenemos ya que ver a segunda conclusién equivocada (localizatoria), es
decir, la de la identificacion de tareas especificas de la conciencia con
actividades locales del cerebro. En la corteza visual, son producidas
presuntamente las percepciones opticas, en la amigdala se encontraria el miedo,
en el I6bulo temporal se encuentran los recuerdos. Siempre se encuentran
nuevas areas para todo tipo de fenomenos del alma-mentales — dolores, tristeza,
empatia, alegria por el mal ajeno, prejuicios de raza, engafios conscientes, los

" Vgl. zum ,,Selbstmodul“ etwa Blakeslee 1996, zum ,,Selbstmodell* Metzinger 1999. Die inhirenten
Grenzen der Modellierung von Selbstbewusstsein durch die Hirnforschung thematisiert Lindemann (2007, S.
407ff.).

Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

mismos rasgos de la personalidad.® Este programa de investigacion se basa, en
primera instancia, en imagenes mentales que, por asi decirlo, muestran las
actividades cerebrales en vivo. Las sugestivas ilustraciones de la actividad
cerebral “durante la percepcion”, “durante el sentir” o “el pensar” sugieren en
demasia que debemos localizar tales actividades en ciertas areas cerebrales v,
claro, identificarlas con actividades locales.

a) Critica de la imagen médica

A pesar de todo, la evidencia de las imagenes es engafiosa. En primer lugar, la
tecnologia no puede de ninguna manera medir la actividad neuronal por si sola,
sino solamente parametros indirectos, por ejemplo, con la tomografia por
resonancia magnética funcional, se puede medir el flujo sanguineo elevado o el
consumo de oxigeno en ciertas areas cerebrales. No se trata tampoco, pues, de
“imagenes del cerebro”, sino de constructos matemadticos complejos que
constan de promedios de aproximadamente entre 10 hasta 20 objetos de ensayo,
ya que, individualmente, no se pueden obtener resultados de gran valor
informativo a causa de las muy escasas diferencias entre las actividades
neuronales. Ademas, a modo de contraste, la actividad basica del cerebro es
determinada previamente y luego es sustraida de los valores ya medidos, para
que solo resalten en la imagen las activaciones locales aumentadas. De esta
manera, no queda para nada claro si es que los fendmenos experimentados
investigados corresponden realmente con las estructuras brillantes y coloridas.
Bien es cierto que el cerebro esta especializado por regiones, esto es, algunas
areas y centros cumplen funciones diferenciadas. No obstante, todas las otras
regiones cerebrales (en las que, segin la imagen, aparentemente nada sucede)
estan activas de igual manera y participan de distintas formas en la experiencia.

Aguello que en las imégenes aparece realmente y aquello que pasa ahi en el
cerebro requieren una cuidadosa interpretacion. De aqui que las fotografias se
den en los momentos de labor y que la relacion de los procesos de la conciencia
con el contexto exterior se mantenga oculta en el curso temporal. Estos aspectos

8 \vgl. im Uberblick Fuchs 2010, S. 68f.

L, . . 10
Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

— relacionalidad, intencionalidad y temporalidad — son rasgos esenciales, pues,
de la conciencia. Si se juntan todas estas limitaciones metodicas, entonces los
datos ligados a las actividades del metabolismo del cerebro hasta cierto punto
pueden mostrar su especializacion funcional, pero no pueden ya producir
indicadores para procesos psiquicos. Dicho ilustrativamente: Solo se puede ver
el humo, no el fuego.

Cuando los investigadores del cerebro nombran que, en el cerebro, “pueden leer
los pensamientos”, asi resulta simple aferrarse a la idea de que los procesos del
metabolismo no son pensamientos. Ahora ya es posible ordenar asignarle a la
divisién especifica de cerebro ciertas categorias, objetos o cosas parecidas en
las que una persona esta pensando. Asi son presentados repetidamente, en
primer lugar, los objetos y, luego, los datos planteados por la resonancia
magnética funcional son provistos de tal manera que se vuelve posible deducir
con mas altas probabilidades en el continuo proceso uno de los muchos
contenidos cerebrales. Parecido sucede con operaciones mentales faciles como,
por ejemplo, afiadir versus sustraer (Schleim 2008, S.84ff). Aqui se trata solo
de correlaciones que, segun los mensajes que emitan los objetos de ensayo, ya
han sido producidos antes.

No obstante, segun John-Dylan Haynes, uno de los pioneros de este tipo de
investigacion: “Este proyecto investiga las maneras de decodificar y predecir
los pensamientos de una persona basandose en los datos de la resonancia
magnética funcional. Tal “lectura de mentes” puede revelar como es que la
informacién esta codificada neuronalmente en el cerebro. La idea es que solo es
posible decodificar un pensamiento si uno sabe el codigo correcto”.® Sin
embargo, aqui no se ha predicho lo que una persona en un momento futuro
pueda pensar o imaginarse, sino solamente aquello que puede decir en una
posterior encuesta acerca de sus presuposiciones en un lapso de tiempo.

Igualmente enganoso, resulta hablar de una “decodificacion” de la actividad
cerebral — pues los célculos no se basan en ningun “c6digo neuronal”, sino nada
méas que un modelo de separacion de actividades estadistico que debe ser

% Vqgl. die Website von John-Dylan Haynes: www.bccn-berlin.de/Mitglieder/haynes/?languageld=2.

L, . . 11
Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos


http://www.bccn-berlin.de/Mitglieder/haynes/?languageld=2
http://www.bccn-berlin.de/Mitglieder/haynes/?languageld=2
http://www.bccn-berlin.de/Mitglieder/haynes/?languageld=2
http://www.bccn-berlin.de/Mitglieder/haynes/?languageld=2

El Talon
de
Aquiles

calibrado previamente — cuando me coloco en el escaner, no se puede decir nada
sobre mis procesos mentales. Aqui ciencia y ficcion estan muy cerca del otro.

b) Holismo de la conciencia

Pero, a excepcion de los problemas metddicos mencionados, se esconde en la
localizacion de las tareas de la conciencia una conclusion errénea ain mas
fundamental. Pues ninguna de las regiones especializadas es capaz de producir
las complejas ejecuciones de integracion, como ellas se basan en procesos de
conciencia. Mas bien, en cada experiencia subjetiva, esta implicada siempre una
red extendida de neuronas unidas sobre todo el cerebro. Esto se corresponde,
también, con la complejidad de la experiencia misma: todas las denominaciones
de funcion como ver, oir, pensar, sentir, etcétera, eliminan las funciones
individuales de la conciencia, mientras que las experiencias realmente
subjetivas se mantienen siempre holisticas. Asi son integradas todas las
percepciones no solo en un fondo de vida corpdreo, sino también conectadas
con sentimientos, recuerdos y conceptos del lenguaje. No es que haya un dolor
“puro”, una vista u oido “netos”. La experiencia consciente no esta integrada de
componentes, es, al contrario, un proceso primario unitario que se diferencia
segun cada exigencia de la situacion en tareas y rendimientos especificos.

Por esta razon, el discurso de ‘“correlatos neuronales del estado mental X” es
erroneo: implica, pues, que los fenémenos como las percepciones, sentimientos
y procesos mentales deben ser aislados de las tareas de la consciencia. Estos
fendmenos no son estados aislables, sino que presuponen un sujeto que percibe,
siente y piensa, etcétera. Pero lo que es este “correlato” de la experiencia del
sujeto, cuéles centros y actividades cerebrales son indispensables para esta, si
incluye a todo el organismo por encima del cerebro, no puede ser decidido
mediante estos estudios de imagen médica. Con la verificacién de las
diferencias de actividad locales, no se ha podido localizar al estado mental ni se
lo ha podido identificar o relacionar procesos neuronales (vgl. auch Noe und
Thompson 2004).

L, . . 12
Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

c) Estimulacién y localizacion

La capacidad de localizacion de lo psiquico, muy impresionantemente, parece
ser probada a través de la posibilidad de causa de estimulaciones directas en el
cerebro de ciertos fendmenos de conciencia. Asi pasé con el neurocirujano
Penfield en los afios sesenta a través de una estimulacion dirigida del 16bulo
temporal en el transcurso de operaciones cerebrales cuando se trataba tanto de
causar sentidos de olfato, miedo 0 asco en pacientes conscientes como recuerdos
en retrospectiva en algunos casos: voces de personas confiables, melodias
conocidas o escenas de recuerdo completas.® — La conclusion del producir
causal sobre la localizacion de experiencia en el sitio correspondiente parece
obvia, pero es, en realidad, engafiosa. Pues, incluso, la irritacion de mi pulgar
con una aguja provoca un sentido de dolor — acerca de eso ningun fisiologo se
dispondria a localizar el dolor en los receptores de la piel. Este sentido de dolor
es una reaccion integral del ser vivo frente a un estimulo periférico, para la que
se requiere, sin dudar, la activacion de ciertas redes neuronales en el cerebro.

Si ahora provocamos el mismo dolor principalmente también a traves de una
estimulacion directa en la corteza somatosensorial del I6bulo parietal, no
cambiaria nada, pues, en ambos casos, estos dolores representan expresiones
vitales o reacciones del organismo en su conjunto frente a estimulaciones. La
actividad local del cerebro es solo una condicidn necesaria para la experiencia,
mas no suficiente, incluso si es que se lleva a cabo a través de estimulacion
directa. Sin su integracion en los procesos generales neuronales y del
organismo, la persona no podria experimentar ni sentir nada. Una condicién
suficiente para la existencia es siempre un hecho general o sistémico, mas no
solamente uno local y neuronal.

10vgl. Penfield u. Perot 1963. - Die Operationen dienten der Entfernung von Anfallsherden bei Patienten mit
therapieresistenten Epilepsien. Da das Gehirn schmerzunempfindlich ist, konnten die Patienten bei
Bewusstsein bleiben und wahrend der Operation mit dem Chirurgen kommunizieren. Die Reizung erfolgte
mit feinen Elektroden, um die relevanten Gehirnareale zu identifizieren und so méglichst schonend zu
operieren.

L, . . 13
Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

El I6bulo parietal no contiene sensaciones de dolor, tanto menos contiene
“recuerdos” u olores el 16bulo temporal, incluso cuando puedan serle causados
con un electrodo. Los recuerdos y las sensaciones solo los tiene el ser vivo en
su conjunto.

Nosotros vemos que la creciente investigacion de la especializacién funcional
del cerebro, no tiene el permiso de, a partir de eso, concluir como tal a la
localizacion de actividades conscientes. La conciencia no es una funcién local,
sino una funcién integral de un organismo, que esta enlazado con las
interacciones permanentes de su entorno. Esta concepcion ha sido presentada,
pues, a manera de esbozo (vgl. ausfirlich Fuchs 2010).

C. La personalidad como como una subjetividad corporizada

Nuestras experiencias no las encontraremos en el cerebro, ni siquiera
encontraremos correlatos neuronales suficientes para estas, pues es
indispensable que se encuentre ahi la actividad cerebral. Entonces, ¢coOmo se
puede comprender razonablemente la relacidn entre persona y cerebro? — El
psiquiatra Erwin Straus formuld, alguna vez, preciso y conciso: “El hombre
piensa, no el cerebro” (Straus 1956). Y el hombre es, de momento, un ser vivo,
un organismo, una esencia de carne y sangre. Esto se corresponde también con
el entendimiento clasico de la persona como una unidad entre alma y cuerpo.
Solo hay personas en tanto hay cuerpo, como ser Vivo.

Para los neurocientificos contemporaneos, el cuerpo juega, no obstante, un rol
bastante subestimado. El cuerpo se mantiene como un tipo de aparato
fisiologico portador del cerebro en el que debe producirse el mundo interno no
corporeo de la conciencia. Esta fijacion en el cerebro, este “cerebro-centrismo”
desatiende las relaciones de cambio y los ciclos en los que el cerebro se
encuentra. La razdn para eso se encuentra, de hecho, en que los neurocientificos
no tienen ningn concepto para el organismo vivo. Siguen encontrandose presos
de la metafora computacional del alma, tanto como si pudiera aparecer la
conciencia a partir de procesos de calculo neuronales, incluso cuando son los

L, . . 14
Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

suficientemente complejos. Lo que aqui falta ya lo habia reconocido claramente
en el siglo XI1X Ludwig Feuerbach:

“Ni el alma ni el cerebro piensan y sienten, pues el cerebro es una abstraccion
fisiologica, un 6rgano fijado para si mismo, arrancado de la totalidad, del craneo, de
la cara, del cuerpo. El cerebro es solamente un érgano de pensamiento en tanto esta

conectado con una cabeza y cuerpo humanos” (Feuerbach 1835/1985, S. 177).

Pensar y sentir solo lo puede hacer un humano vivo. En las Gltimas dos décadas,
también, se ha desarrollado una corriente de oposicion que acerca estas
relaciones a un primer plano, la “neurociencia corporal” o “embodied cognitive
neuroscience” (Varelaetaal 1992, Clarke 1997, Thompson 2007). Esta observa
a la subjetividad como corpo6rea en el organismo en su conjunto y como
integrada en su conjunto. La conciencia no esta en el cerebro, sino que se
extiende sobre todo el cuerpo sensorial y hasta el ambiente externo relevante
para nosotros.

¢Como podemos, entonces, representarnos esto? El fundamento de la
conciencia consiste en dos relaciones de cambio continuas, a saber, (a) la de
cerebro y cuerpo, y (b) la de cerebro, cuerpo y ambiente.

(@) Toda laexperiencia consciente se basa en la interaccion del cerebro
con el organismo restante, en las reacciones de los miembros, musculos,
entrafias y no, pues, en el ambiente bioguimico de sangre y liquido
cefalorraquideo que fluye por el cerebro. Las reacciones de todos estos
sistemas periféricos son empleadas sin cesar en el tronco encefalico, el
diencéfalo y los centros cerebrales més desarrollados, y asi construyen la
base para un fondo de vida corpéreo, que nos acompafa
permanentemente mientras percibimos, pensamos, o hacemos algo (vgl.
Damasio 1995). Sin esta auto-sensacion corporal fundamental, no puede
haber conciencia. De la misma manera, estados de animo o sentimientos
como nucleo de nuestra experiencia subjetiva estan conectados la
interaccidén permanente y circular de cabeza y cuerpo. Estas engloban
casi todos los sistemas del cuerpo: el sistema nervioso autébnomo, el

L, . . 15
Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

sistema hormonal, el corazén, circulacion, respiracién, entrafias y la
musculatura externa. Cada sentimiento esta unido inseparablemente con
transformaciones de esta parte del cuerpo v, sin esta resonancia corporal,
simplemente, no podriamos experimentar ningln sentimiento (Damasio
2000, Fuchs 2010, 138ff.).

(b)  Asi como en el organismo mismo, el cerebro esta englobado en las
interacciones sensoriales motoras del organismo con el ambiente. Toda
percepcién y accion necesita del cuerpo, pero no como un aparato de
transmision de sefiales o ejecucién de movimientos, sino porque el
cuerpo al mismo tiempo sensible y movible solamente puede producir las
retroalimentaciones necesarias y, asi, producir una unidad de percepcién
y movimiento. Jakob von Uexkiill (1973) ha hablado del “circulo
funcional”: lo que un ser vivo percibe depende de su movimiento y
viceversa. Esto cuenta para los movimientos de la mano que palpa algun
objeto, asi como para el registro de objetos con la mirada movible. La
percepcion no es un estado interno puro del cerebro, sino una continua
interaccion con el medio ambiente.

Ahora son, naturalmente, corpéreas todas las acciones: cuando yo hablo,
esto no se basa solo en un programa de movimientos proyectados en mi
cerebro, sino también en las reacciones permanentes de la musculatura
en mi laringe, en el oir de mi propia voz y en las reacciones de quien me
escucha. El hablar no es una habilidad o tarea del cerebro, sino de un
sujeto corporeo. En general: el cerebro presenta “nudos abiertos” en
cierto modo con sus redes, que terminan siendo cerrados a través de
situaciones oportunas u objetos del ambiente por el circulo funcional
correspondiente, es decir, por nuestras experiencias Yy acciones
conscientes.

La experiencia consciente se origina solo en un sistema general de organismoy
ambiente, sobre la base de un juego en conjunto de muchos componentes a los
que pertenecen tanto el cerebro y el cuerpo completo con sus sentidos y
miembros como sus “equivalentes” oportunos en el exterior. El cerebro es el
drgano que proporciona estas interacciones — y que, por lo demaés, desde el
nacimiento, va siendo caracterizado y transformado a través de experiencias y

L, . . 16
Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



El Talon
de
Aquiles

relaciones — en corto: un 6rgano de mediacién y relacion. Pero en el cerebro
mismo no hay experiencia, no hay consciencia, no hay pensamientos. En
comparacion, se prefiere pensar en una funcion vital central, la respiracion: ¢la
encontramos dentro del pulmon? No, pues la respiracidn es un proceso conjunto
en el que el organismo recibe aire del exterior, lo transforma y luego lo vuelve
a emitir, como un proceso circular que, sin ambiente, sin érganos de respiracion,
circulacion sanguinea, el metabolismo entre oxigeno y didxido de carbono en
todo el organismo no seria posible. Incluso el pulmon es un érgano que solo
puede ejercer su funcidn integrado en procesos circulares.

El cerebro es indispensable para la formacion de la conciencia, porque todos los
procesos circulares arriba mencionados son unidos en él — asi como los rieles
en la estacion central. Si este se destruye, colapsa naturalmente, el transito de
trenes, andlogo a la experiencia consciente. Para seguir con esta comparacion,
el transito de trenes no puede ser producido por la estacion ni tampoco
localizado ahi. El transito se sirve més bien, en sentido contrario, del sistema
de rieles con sus diversas agujas, cruces y, naturalmente, con su puesto de
coordinacidn central en la estacion principal para que €l proceso de transporte
transcurra sin problemas y las personas puedan llegar a su destino.
Anélogamente, la actividad de la conciencia representa lo “integral” del
conjunto total y las relaciones actuales entre cerebro, organismo y ambiente. La
conciencia es, siempre, un estar-en-el-mundo.

Conclusion

Si la neurobiologia quiere mirar al interior de la persona, entonces esta
buscandola en el lugar equivocado. No porque los procesos neuronales puedan
ser prescindibles para la experiencia consciente, todo lo contrario. Pero no son
el lugar en el que encontremos la conciencia. EI hombre siente, ve y piensa, no
el cerebro, no el alma, no el espiritu y no la conciencia. No somos ni cerebros
ni espiritus, sino seres vivos, es decir, que vivimos y que experimentamos. No
hay un nosotros de mas en nuestro interior.

El cerebro no cuenta ni con estados mentales ni con conciencia, el cerebro no
vive — es solamente un dérgano de un ser vivo, de una persona viva. El
experimento mental del cerebro en la cubeta podemos archivarlo sin objecion

L, . . 17
Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



N
El Talon i
de

Aquiles 2

alguna: solo un cerebro conectado con un cuerpo que siente y que se mueve esta
en la condicidn de servir como 6rgano central para procesos mentales, pues las
estructuras de la experiencia consciente se originan y estabilizan solo a traves
de las interacciones permanentes entre cerebro, cuerpo y ambiente. !

No redes neuronales, no cerebros, sino personas sienten, piensan, perciben y
actlan. Es erroneo, relacionar al sujeto o a la persona con el cerebro y solo
buscar en este “lo personal”. Lo que una persona esencialmente constituye es
su ser-en-relaciones, y estas relaciones intencionales y sociales hacia el mundo
no se encuentran en el cerebro ni son producto de él. Las habilidades de la
persona y su realizacion como expresiones vitales conscientes estan ligadas en
gran medida a funciones cerebrales. El cerebro es, en este sentido, una condicion
central de posibilidad de la existencia personal en el mundo. Pero la persona no
es una parte del cuerpo, sino siempre la unidad alma-cuerpo, el hombre vivo.
Las personas tienen cerebros, no son cerebros.

Bibliografia

Bennett, M. R., Hacker, P. M. S. (2003) Philosophical foundations of neuroscience. Blackwell
Publishing.

Blakeslee, T. (1996) Beyond the conscious mind. Unlocking the secrets of the self. Plenum Press,
New York.

Clark, A. (1997) Being there. Putting brain, body, and world together again. MIT Press,
Cambridge/Mass.

Cosmelli, D. & Thompson, E. (2011) Embodiment or envatment? Reflections on the bodily basis of
consciousness, in Stewart, J., Gapenne, O., Di Paolo, E. (Hrsg.) Enaction: Towards a New
Paradigm for Cogpnitive Science, S. 361-385, Cambridge, MA: MIT Press.

Crick, F. (1994) Was die Seele wirklich ist. Die naturwissenschaftliche Erforschung des
Bewusstseins. Artemis u. Winkler, Miinchen.

Damasio, A. (1995) Descartes’ Irrtum. Fiihlen, Denken und das menschliche Gehirn. List, Miinchen.
Damasio, A. (2000) Ich fihle, also bin ich. Die Entschliisselung des Bewusstseins. List, Minchen.

Feuerbach, L. (1985) Wider den Dualismus von Leib und Seele, Fleisch und Geist (1846). In: Ders.
Anthropologischer Materialismus. Ausgewahlte Schriften I (Hg. A. Schmidt), S. 165-191.
EVA, Frankfurt/M., Berlin.

1'vgl. Penfield u. Perot 1963. - Die Operationen dienten der Entfernung von Anfallsherden bei Patienten mit
therapieresistenten Epilepsien. Da das Gehirn schmerzunempfindlich ist, konnten die Patienten bei
Bewusstsein bleiben und wahrend der Operation mit dem Chirurgen kommunizieren. Die Reizung erfolgte
mit feinen Elektroden, um die relevanten Gehirnareale zu identifizieren und so moéglichst schonend zu
operieren.

L, . . 18
Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



N
El Talon i
de

Aquiles 2

Fuchs, T. (2008) Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch-psychiatrische Essays. Die Graue
Edition, Kusterdingen.

Fuchs, T. (2010) Das Gehirn — ein Beziehungsorgan. Eine phdnomenologisch-okologische
Konzeption. 3. Aufl. Kohlhammer, Stuttgart.

Fuchs, T. (2011) The brain — a mediating organ. Journal of Consciousness Studies 18: 196-221.

Fuchs, T. (2012) The phenomenology and development of social perspectives. Phenomenology and
the Cognitive Sciences (in press).

Gazzaniga, M. S. (2005) The ethical brain. University of Chikago Press, Chikago.
Jaspers, K. (1973) Philosophie 11: Existenzerhellung. Springer, Berlin Heidelberg New York.
Leibniz, G. (1889) Monadologia. Biblioteca Econdémica Filoséfica, Madrid.

Lindemann, Gesa (2007) Pladoyer fir einen methodologisch pluralistischen Monismus. In: Kriger,
H.-P. (Hrsg.) Hirn als Subjekt? Philosophische Grenzfragen der Neurobiologie, S. 401-410.
Akademie-Verlag, Berlin.

Locke, J. (1979) An Essay Concerning Human Understanding, ed. Peter H. Nidditch. Clarendon
Press, London.

McMahan, J. (2003) The Ethics of Killing. Problems at the Margins of Life. Oxford University
Press, Oxford.

Mead, G. H. (1973) Geist, Identitat und Gesellschaft. Suhrkamp, Frankfurt.

Meltzoff, A.N., Prinz, W. (2002) (Hg.) The imitative mind: development, evolution, and brain bases.
Cambridge University Press, Cambridge.

Merleau-Ponty, M. (1966) Phanomenologie der Wahrnehmung. De Gruyter, Berlin. Metzinger,
T. (1999) Subjekt und Selbstmodell. 2. Aufl. Mentis, Paderborn.

Metzinger, T. (2009) Der Ego-Tunnel. Eine neue Philosophie des Selbst: VVon der Hirnforschung zur
Bewusstseinsethik. Berlin Verlag, Berlin.

Nagel, T. (1994) Wie es ist, eine Fledermaus zu sein. In: M. Frank (Hrsg.) Analytische Theorien des
Selbstbewusstseins, S. 135-152. Suhrkamp, Frankfurt/M.

Noé, A., Thompson, E. (2004) Are there neural correlates of consciousness? Journal of Consciousness
Studies 11: 3-28.

Parfit, D. (1984) Reasons and persons. Clarendon Press, Oxford.

Penfield, W., Perot, P. (1963) The brain’s record of an auditory and visual experience. Brain 86:
595696.

Putnam, H. (1981) Reason, Truth, and History. New York.
Schleim, S. (2008) Gedankenlesen. Pionierarbeit der Hirnforschung. Heise, Hannover.

Schmitz, H. (1995) Der unerschopfliche Gegenstand. Grundziige der Philosophie. 2. Aufl., Bouvier,
Bonn.

Siep, L. (1983) Identitat der Person. Aufsatze aus der nordamerikanischen Gegenwartsphilosophie.
Basel.

Singer, P. (1979) Practical Ethics. Cambridge University Press, Cambridge.

Spaemann, R. (1996) Personen. Versuche tber den Unterschied zwischen 'etwas' und 'jemand'.
KlettCotta, Stuttgart.

L, . . 19
Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



N
El Talon i
de

Aquiles 2

Straus, E. (1956) Vom Sinn der Sinne. 2. Aufl. Springer, Berlin.

Thompson, E. (2007) Mind in life. Biology, phenomenology, and the sciences of mind. Harvard
University Press, Cambridge/Mass.

Tomasello, M. (2002) Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens. Zur Evolution der
Kognition. Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt.

Tomasello, M. (2009) Die Urspriinge der menschlichen Kommunikation. Suhrkamp, Frankfurt / M.

Trevarthen, C. (2001) The neurobiology of early communication: intersubjective regulations in
human brain development. In: Kalverboer, A. F., Gramsberg, A. (Hg.) Handbook of brain
and behaviour in human development. Dordrecht, Boston, London, S. 841-881.

Uexkiill, J. v. (1973) Theoretische Biologie. Suhrkamp, Frankfurt/M.
Varela, F., Thompson, E., Rosch, E. (1992) Der mittlere Weg der Erkenntnis. Scherz, Miinchen.

Vidal, F. (2011) Von unserem eigenen Gehirn tberlebt. In: C. M. Schmitz, L. Kesner (Hrsg.)

Images of the Mind. Bildwelten des Geistes aus Kunst und Wissenschaft, S. 41-48. Wallstein Verlag,
Dresden.

L, . . 20
Traduccion de Juan Francisco Osores Pinillos



